


9

Prefácio

Muitas pessoas já ouviram falar do meu avô, Viktor Frankl, 
mas poucas conhecem de fato sua mensagem. Em geral, ele é 
lembrado como um sobrevivente do Holocausto, mas na rea-
lidade essa experiência teve um papel pequeno em sua obra. 
Sua maior contribuição para a humanidade foi reconhecer a 
importância do sentido (ou propósito) como peça-chave da 
saúde mental.

O interesse do meu avô pela psicologia começou cedo. Ain-
da no primeiro ano do ensino médio ele criou cursos notur-
nos sobre o tema em turmas para adultos. Aos 18 anos teve 
seu primeiro artigo publicado e aos 22 já dava palestras sobre 
o sentido da vida. Em 1930, com 25 anos, organizou centros 
de aconselhamento para jovens em Viena, conseguindo des-
se modo conter uma epidemia de suicídios entre adolescen-
tes que surgia na época da entrega dos boletins escolares. Em 
apenas um ano, o número de suicídios caiu a zero. Ao concluir 
a faculdade de Medicina, já havia desenvolvido uma especia-
lização em Psiquiatria e Neurologia voltada para o cuidado de 
pessoas com tendências suicidas.



10

Seu ponto de vista sobre o sentido da vida conflitava com as 
ideias de Sigmund Freud e Alfred Adler, fundadores da psico-
terapia moderna. Viktor se correspondia com Freud quando 
ainda era adolescente e, depois, fez parte da escola de Adler 
por um tempo. Embora reconhecesse a importância do tra-
balho de ambos, decidiu criar uma teoria própria, que hoje é 
considerada a terceira escola vienense de psicoterapia. Ele a 
batizou de logoterapia – do grego, “cura pelo sentido”.

Anos antes da Segunda Guerra Mundial, meu avô tratou 
milhares de pacientes suicidas em hospitais psiquiátricos e de-
senvolveu os princípios centrais da logoterapia. O manuscrito 
completo de seu primeiro livro sobre o tema foi confiscado 
quando ele chegou a Auschwitz. Tinha 37 anos. Ali, o contato 
com as piores condições humanas possíveis acabou por se tor-
nar um laboratório involuntário que confirmou sua teoria: os 
prisioneiros com um propósito de vida tinham mais chances 
de sobreviver.

Após a guerra, lecionou em diversas universidades america-
nas, como Harvard, Stanford, Southern Methodist e Duques-
ne, em Pittsburgh. Seu livro Em busca de sentido foi traduzido 
para o inglês em 1959 e se tornou um sucesso internacional. 
Para meu avô, isso não era exatamente uma realização pessoal, 
e sim um sintoma da neurose coletiva dos tempos modernos, 
tendo em vista que o título promete tratar da questão do sig-
nificado da vida. Décadas depois, o livro ainda aparece com 
frequência entre os 100 mais vendidos da Amazon.

É difícil padronizar, empacotar e vender a logoterapia como 
prática psicológica, motivo pelo qual ela não ganhou tanta for-
ça nos Estados Unidos quanto em outras partes do mundo. A 
abordagem parte do princípio de que cada pessoa é única e 
não pode ser enquadrada em uma teoria. Por exigir criativida-



11

de e flexibilidade, a psicoterapia é tanto uma arte quanto uma 
ciência. Meu avô gostava de citar a máxima do neurologista 
americano George M. Beard: se dois casos de neurose fossem 
tratados do mesmo jeito, no mínimo um deles estaria sendo 
tratado de maneira inadequada.

Tive a sorte de conhecer meu avô tanto em sua dimensão 
pessoal quanto profissional. Ele incentivou meu amor pelo 
cinema quando eu era adolescente e, anos depois, também 
apoiou minha decisão de me tornar logoterapeuta. Tive o pri-
vilégio de reunir incontáveis vídeos e entrevistas dele ao longo 
da vida. São lembretes constantes de sua sabedoria atemporal e 
de seu maravilhoso senso de humor – outra qualidade que ele 
considerava um recurso importante para a cura e o bem-estar.

Conheci Pam e Moira quando trabalhamos juntos no pro-
jeto de um filme. Amigas há mais de 40 anos, elas decidiram 
escrever este livro instigante sobre o sentido da vida porque 
estão preocupadas com os jovens e com a atual epidemia de 
transtornos mentais. Reconhecendo a importância da filoso-
fia de vida do meu avô, elas a usaram como guia pessoal e na 
criação dos filhos. Assim como ele, Pam e Moira enxergam o 
panorama geral, os problemas subjacentes e as questões sis-
têmicas que precisam ser enfrentadas. Tenho certeza de que 
meu avô ficaria feliz de ver suas ideias apresentadas a uma 
nova geração de leitores.

– Alexander Vesely-Frankl



13

Introdução

“Muita gente tem os meios para viver, mas não tem um 
motivo pelo qual viver.”

Nós, seres humanos, somos movidos pela busca de sentido. 
No entanto, esse sentido é único para cada indivíduo. Ele não 
pode ser criado ou dado por outros – nós mesmos precisamos 
descobri-lo. Essa busca é uma jornada pessoal; cada um deve 
fazer por conta própria. Este livro é um convite a essa jornada.

Por meio de citações inspiradoras de Viktor Frankl e exer-
cícios de autoconhecimento, trazemos 21 reflexões sobre te-
mas como propósito, liberdade e autotranscendência. Essas 
reflexões podem ser exploradas ao longo de 21 dias ou de 
21 anos. Podem ser feitas em qualquer ordem e revisitadas 
a qualquer momento. Elas simplesmente criam espaço para 
que você se torne mais consciente de quem é e de como se 
encaixa no mundo.

A vida tem sentido em todas as circunstâncias, inclusive 
nas piores. Mesmo que nossa única fonte de sentido seja nossa 
postura diante de uma situação inevitável, ainda assim temos 
a liberdade e a responsabilidade de responder às exigências 



14

que a vida nos impõe. Qualquer que seja o seu momento, este 
livro se propõe a ser um facilitador na busca por sentido, que 
é nossa principal motivação para viver.

A inspiração para estas reflexões são a trajetória pessoal e 
a obra de Viktor Frankl (1905-1997), que desde muito jovem 
acreditava no sentido como eixo central da vida.

Como neurologista e psiquiatra, Frankl estudou o tema; 
como filósofo, procurou compreendê-lo; como sobreviven-
te dos campos de concentração do Holocausto, ele o viveu 
em primeira mão. Sua trajetória o levou à convicção de que 
“aquele que tem um porquê para viver é capaz de suportar 
quase qualquer como”. A frase de Friedrich Nietzsche se tor-
nou a base de sua crença: descobrir nosso porquê (o sentido 
ou significado que atribuímos à vida) é essencial para nossa 
saúde e nosso bem-estar.

Antes da Segunda Guerra Mundial, Frankl já havia desen-
volvido a logoterapia, que literalmente significa “cura pelo 
sentido”. Sua ampla formação universitária, somada a suas 
experiências em clínicas de prevenção ao suicídio e em cam-
pos de concentração nazistas, reforçou sua teoria. Embora seja 
uma forma de psicoterapia (sendo parte da psicologia existen-
cial humanista), a logoterapia também é uma filosofia de vida, 
focada no propósito, na liberdade e na responsabilidade. Neste 
livro, optamos por utilizar seus princípios como filosofia de 
vida, sem nos determos em sua aplicação terapêutica.

Em apenas nove dias após o fim da guerra, Frankl escreveu 
seu best-seller Em busca de sentido. Em uma pesquisa realiza-
da em 1991 pela Biblioteca do Congresso dos Estados Unidos, 
o livro ficou entre “os 10 mais influentes do país”. A primei-
ra parte da obra descreve os horrores do Holocausto, em que 
Frankl perdeu os pais, o irmão, a esposa e o filho por nascer. 



15

A segunda parte apresenta e explica a logoterapia, que se con-
centra no que temos de bom, na nossa humanidade e no nosso 
potencial de construir um futuro com sentido. Em busca de 
sentido já inspirou milhões de pessoas em todo o mundo.

A logoterapia reconhece que mente, corpo e espírito estão 
interconectados. Ensina que o ser humano tem uma dimensão 
espiritual que é uma força viva e ativa dentro de cada um de 
nós. Esse “espírito humano” nos capacita a sair de nós mesmos 
e refletir sobre a vida, nos proporciona metas e direcionamen-
to, gera o livre-arbítrio. É isso que nos distingue dos outros 
mamíferos – não por estar ligado a uma noção religiosa, mas 
por representar a essência da nossa humanidade. O espírito 
humano está sempre saudável e guarda amplos recursos inex-
plorados. Quando o ignoramos ou o reprimimos, corremos 
o risco de ficar angustiados. Ao longo da história, a força de-
safiadora do espírito humano tem impulsionado nossa evolu-
ção, sempre nos estimulando a progredir de quem somos para 
quem podemos nos tornar.

Quando a busca por sentido é negada ou ignorada, somos 
tomados por um vazio interior que Frankl chamou de “vácuo 
existencial” e que pode levar a ansiedade, depressão, agressi-
vidade, vícios e até suicídio. Vemos sinais desse vazio em toda 
a sociedade contemporânea, afetando pessoas de todas as ida-
des, etnias e níveis socioeconômicos. Cada época tem sua neu-
rose coletiva, e a nossa é o vácuo existencial.

Assim como todo ser humano em qualquer época da histó-
ria, queremos evitar o sofrimento causado pela culpa, pela dor e 
pela morte – a “tríade trágica” que, segundo Frankl, faz parte da 
experiência humana. Para ele, porém, sofrer não é o mesmo que 
se desesperar. O desespero é o sofrimento sem sentido. O so-
frimento é inevitável, enquanto o desespero é uma questão de 



16

escolha. Recusar-se a refletir sobre o significado do sofrimento 
leva ao desespero, e isso explica, em parte, os atuais índices de 
automutilação, vícios, transtornos mentais e suicídio.

O fato de nossa sociedade atual focar na busca pela felici-
dade é uma das causas desse vazio existencial e do sentimento 
de desespero. Estar infeliz é considerado motivo de vergonha, 
como se tivéssemos uma doença. Não é possível ser feliz o 
tempo todo – essa é uma meta inatingível. A vida traz, inevi-
tavelmente, experiências difíceis e momentos de infelicidade. 
As escolhas que fazemos e a forma como lidamos com esses 
períodos dão sentido à nossa vida e, assim, um sentimento de 
realização. A obra de Frankl nos convida a deixar de lado a 
busca ingênua pela felicidade e abraçar, em seu lugar, a busca 
madura por sentido.

Conforme você descobrirá nas reflexões deste livro, o sen-
tido está ao nosso redor, sempre disponível. Podemos encon-
trá-lo em diversas situações:

•	 Ao fazer a diferença no mundo por meio de ações, traba-
lho ou criações.

•	 Ao vivenciar algo (como a verdade ou a beleza) ou se co-
nectar com alguém (amorosamente).

•	 Ao adotar uma postura corajosa diante de um sofrimen-
to inevitável.

Como seres humanos, somos definidos pela espiritualida-
de, pela liberdade e pela responsabilidade, mas muitas vezes 
escolhemos não assumir a responsabilidade por nós mesmos. 
Queremos que outra pessoa nos dê certezas em um mundo 



17

incerto. Preferimos delegar nossas responsabilidades para em-
presas, governos, escolas, igrejas e até profissionais da saúde. 
No entanto, encontrar um sentido – e concretizá-lo – é uma 
tarefa pessoal, algo que não podemos delegar.

Cada um de nós é uma pessoa única e insubstituível. O va-
zio existencial que sentimos é real e é um mal do nosso tem-
po. No entanto, para nos libertarmos e nos tornarmos quem 
realmente devemos ser, precisamos mergulhar nesse vazio. A 
filosofia da logoterapia ensina que a responsabilidade é a base 
da liberdade. Seu objetivo é prevenir o sofrimento espiritual, 
bem como os transtornos mentais que surgem dele, ao nos fa-
zer olhar para o futuro e para o papel singular que temos em 
sua construção. 

Mais que tudo, a logoterapia nos estimula a alcançar a auto-
transcendência – a capacidade de compartilhar nosso eu mais 
autêntico com os outros para servir a uma causa nobre ou para 
amar o próximo. Esse é o objetivo mais elevado do ser huma-
no, e ele tem o poder de transformar o mundo.



”

O ser humano não é apenas mais um 
elemento entre tantos; as coisas se 
determinam mutuamente, mas, em última 
análise, o ser humano é autodeterminante. 
O que ele se torna é fruto do que ele faz 
para si. Nos campos de concentração, 
por exemplo – esse laboratório vivo, esse 
campo de testes –, testemunhamos alguns 
de nossos companheiros se comportando 
como porcos, enquanto outros 
agiam como santos. O ser humano carrega 
dentro de si ambas as potencialidades; 
qual delas vai se concretizar depende 
de suas escolhas, não de sua situação.

“



19

REFLEXÃO UM

Propósito

“A pessoa que toma consciência de sua responsabilida-
de para com aquela que a espera com carinho, ou por 
uma missão inacabada, jamais será capaz de descartar a 
própria vida. Se souber o ‘porquê’ de sua existência, ela 
suportará quase qualquer ‘como’.”

Precisamos saber que temos relevância no mundo, que exis-
te espaço para nossa singularidade e que nossa contribuição 
só pode vir de nós e mais ninguém. Quando acreditamos que 
nosso valor é o mesmo de uma peça fabricada em série, o sui-
cídio passa a parecer uma opção razoável. O sentimento de 
desespero surge quando perdemos de vista nossa contribuição 
única para o tecido da vida.

Mark Twain disse: “Os dois dias mais importantes da nos-
sa vida são aquele em que nascemos e aquele em que desco-
brimos por quê.” Somos inestimáveis para o mundo – todos 
temos um propósito para estar aqui. O propósito é algo que 
se descobre e é diferente para cada indivíduo. Só podemos en-
contrá-lo no contexto da nossa própria vida, através do que 
oferecemos, das relações que construímos, das experiências 



20

que acumulamos e das posturas que adotamos. Ter propósito 
não significa acumular feitos individuais, e sim traçar delibe-
radamente um caminho. É ouvir a consciência, confiar na di-
reção que ela aponta e agir.

Quando conseguimos enxergar os muitos momentos sig-
nificativos que criamos e vivemos – sejam grandes ou peque-
nos  –, não desperdiçamos nossa vida. Reconhecemos que 
somos importantes e valiosos.


